DIA MUNDIAL DE ORACAO
PELA SANTIFICACAO DOS SACERDOTES

SOLENIDADE DO SAGRADO CORAGAO DE JESUS

28 DE JUNHO DE 2019

PAPA FRANCISCO

HOMILIAS NA MISSA CRISMAL

SECRETARIADO GERAL
DA CONFERENCIA EPISCOPAL PORTUGUESA

JUNHO DE 2019



Carta da Congregacao para o Clero,
dirigida aos Presidentes das Conferéncias Episcopais

No préximo dia 28 de junho ocorre a Solenidade do Sagrado Coracao de Jesus, em
cuja ocasido se celebra anualmente o Dia de Santificagao Sacerdotal.

Trata-se, de facto, de uma preciosa ocasiao para os presbiteros fazerem memoaria do
dom recebido, redescobrirem-no de maneira nova e partilharem as dificuldades e as
alegrias do ministério pastoral.

A propdsito, esta Congregacao considerou que poderia ser util dar continuidade a
escolha que o Santo Padre fez na Missa crismal deste ano, oferecendo aos
Sacerdotes o livrinho da Libreria Editrice Vaticana “La nostra fatica e precioza per
Gesu. Omelie delle Messe crismali”. O texto recolhe — como diz o titulo — as sete
Homilias pronunciadas até hoje pelo Santo Padre por ocasiao das Missas crismais e,
por isso, sao palavras dirigidas de modo especial aos Sacerdotes, que pelo alto valor
espiritual e pastoral sao capazes de acompanhar a missao profética, bem como as
urgéncias e os desafios do ministério sacerdotal.

Para o Dia da Santificacao, o Dicastério sugere um dia de Retiro para os Sacerdotes
durante o qual os Ordindrios poderao propor uma partilha dos conteludos destas
Homilias do Santo Padre, dentro de um tempo de oracao estruturado e organizado
segundo as necessidades e as oportunidades pastorais. Além disso, a fim de
sublinhar a importancia deste Dia, concederei uma entrevista a L’Osservatore
Romano.

Estou certo de que esta ocasido podera representar um momento importante de
espiritualidade e fraternidade sacerdotal.

Vaticano, 4 de junho de 2019
Cardeal Beniamino Stella, Prefeito
Arcebispo Joél Mercier, Secretario
Arcebispo Jorge Carlos Patron Wong, Secretdrio para os Seminarios

Publicamos nas pdaginas seguintes
as sete Homilias do Papa Francisco nas Missas crismais




HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 28 de marco de 2013

Amados irmdos e irmds

Com alegria, celebro pela primeira vez a Missa Crismal como Bispo de Roma. Saudo com afeto a
todos vos, especialmente aos amados sacerdotes que hoje recordam, como eu, o dia da
Ordenagao.

As Leituras e o Salmo falam-nos dos «Ungidos»: o Servo de Javé referido por Isaias, o rei David e
Jesus nosso Senhor. Nos trés, aparece um dado comum: a uncdo recebida destina-se ao povo fiel
de Deus, de quem sdo servidores; a sua uncdo «é para» os pobres, os presos, 0os oprimidos...
Encontramos uma imagem muito bela de que o santo crisma «é para» no Salmo 133: «E como
6leo perfumado derramado sobre a cabeca, a escorrer pela barba, a barba de Aardo, a escorrer
até a orla das suas vestes» (v. 2). Este 6leo derramado, que escorre pela barba de Aardo até a orla
das suas vestes, é imagem da uncdo sacerdotal, que, por intermédio do Ungido, chega até aos
confins do universo representado nas vestes.

As vestes sagradas do Sumo Sacerdote sdo ricas de simbolismos; um deles é o dos nomes dos
filhos de Israel gravados nas pedras de énix que adornavam as ombreiras do efod, do qual provém
a nossa casula atual: seis sobre a pedra do ombro direito e seis na do ombro esquerdo (cf. Ex 28,
6-14). Também no peitoral estavam gravados os nomes das doze tribos de Israel (cf. Ex 28, 21).
Isto significa que o sacerdote celebra levando sobre os ombros o povo que lhe estd confiado e
tendo os seus nomes gravados no coracdao. Quando envergamos a nossa casula humilde pode
fazer-nos bem sentir sobre os ombros e no coracdo o peso e o rosto do nosso povo fiel, dos nossos
santos e dos nossos martires, que sao tantos neste tempo.

Depois da beleza de tudo o que é litlirgico — que ndo se reduz ao adorno e bom gosto dos
paramentos, mas é presenc¢a da gléria do nosso Deus que resplandece no seu povo vivo e
consolado —, fixemos agora o olhar na a¢do. O éleo precioso, que unge a cabeca de Aarao, ndo se
limita a perfuma-lo a ele, mas espalha-se e atinge «as periferias». O Senhor dira claramente que a
sua ungao é para os pobres, os presos, os doentes e quantos estdo tristes e abandonados. A
unc¢do, amados irmaos, ndo é para nos perfumar a nds mesmos, e menos ainda para que a
conservemos num frasco, pois o éleo tornar-se-ia rang¢oso... e o coragao amargo.

O bom sacerdote reconhece-se pelo modo como é ungido o seu povo; temos aqui uma prova
clara. Nota-se quando o nosso povo é ungido com o 6leo da alegria; por exemplo, quando sai da
Missa com o rosto de quem recebeu uma boa noticia. O nosso povo gosta do Evangelho quando é
pregado com uncgao, quando o Evangelho que pregamos chega ao seu dia a dia, quando escorre
como o 6leo de Aardo até as bordas da realidade, quando ilumina as situagdes extremas, «as
periferias» onde o povo fiel estd mais exposto a invasao daqueles que querem saquear a sua fé. As
pessoas agradecem-nos porque sentem que rezamos a partir das realidades da sua vida de todos
os dias, as suas penas e alegrias, as suas angustias e esperancas. E, guando sentem que, através de
nos, lhes chega o perfume do Ungido, de Cristo, animam-se a confiar-nos tudo o que elas querem
gue chegue ao Senhor: «Reze por mim, padre, porque tenho este problema», «abencoe-me,
padre», «reze para mim»... Estas confidéncias sdo o sinal de que a ung¢do chegou a orla do manto,
porque é transformada em suplica — suplica do Povo de Deus. Quando estamos nesta relagdo com
Deus e com o seu Povo e a graca passa através de nds, entdo somos sacerdotes, mediadores entre
Deus e os homens. O que pretendo sublinhar é que devemos reavivar sempre a graca, para
intuirmos, em cada pedido — por vezes inoportuno, puramente material ou mesmo banal (mas s6
aparentemente!) —, o desejo que tem o nosso povo de ser ungido com o dleo perfumado, porque
sabe que nds o possuimos. Intuir e sentir, como o Senhor sentiu a angustia permeada de



esperanca da hemorroissa quando ela Lhe tocou a fimbria do manto. Este instante de Jesus, no
meio das pessoas que O rodeavam por todos os lados, encarna toda a beleza de Aardo revestido
sacerdotalmente e com o dleo que escorre pelas suas vestes. E uma beleza escondida, que brilha
apenas para aqueles olhos cheios de fé da mulher atormentada com as perdas de sangue. Os
préprios discipulos — futuros sacerdotes — ndo conseguem ver, ndo compreendem: na «periferia
existencial», veem apenas a superficialidade duma multiddo que aperta Jesus de todos os lados
guase O sufocando (cf. Lc 8, 42). Ao contrdrio, o Senhor sente a forca da uncdo divina que chega as
bordas do seu manto.

E preciso chegar a experimentar assim a nossa uncdo, com o seu poder e a sua eficicia redentora:
nas «periferias» onde ndo falta sofrimento, ha sangue derramado, ha cegueira que quer ver, ha
prisioneiros de tantos patrées maus. Ndo é, concretamente, nas auto-experiéncias ou nas
reiteradas introspecdes que encontramos o Senhor: os cursos de auto-ajuda na vida podem ser
Uteis, mas viver a nossa vida sacerdotal passando de um curso ao outro, de método em método
leva a tornar-se pelagianos, faz-nos minimizar o poder da graca, que se ativa e cresce na medida
em que, com fé, saimos para nos dar a nds mesmos oferecendo o Evangelho aos outros, para dar a
pouca ung¢do que temos aqueles que ndo tém nada de nada.

O sacerdote, que sai pouco de si mesmo, que unge pouco — ndo digo «nada», porque, gracgas a
Deus, o povo nos rouba a ungao —, perde o melhor do nosso povo, aquilo que é capaz de ativar a
parte mais profunda do seu coracao presbiteral. Quem ndo sai de si mesmo, em vez de ser
mediador, torna-se pouco a pouco um intermedidrio, um gestor. A diferenca é bem conhecida por
todos: o intermediario e o gestor «ja receberam a sua recompensa». E que, ndo colocando em
jogo a pele e o préprio coragcdo, ndo recebem aquele agradecimento carinhoso que nasce do
coragdo; e daqui deriva precisamente a insatisfacdo de alguns, que acabam por viver tristes,
padres tristes, e transformados numa espécie de colecionadores de antiguidades ou entdo de
novidades, em vez de serem pastores com o «cheiro das ovelhas» — isto vo-lo peco: sede pastores
com o «cheiro das ovelhas», que se sinta este —, serem pastores no meio do seu rebanho, e
pescadores de homens. E verdade que a chamada crise de identidade sacerdotal nos ameaca a
todos e vem juntar-se a uma crise de civilizagdo; mas, se soubermos quebrar a sua onda,
poderemos fazer-nos ao largo no nome do Senhor e langar as redes. E um bem que a prépria
realidade nos faca ir para onde, aquilo que somos por graca, apareca claramente como pura graca,
ou seja, para este mar que é o mundo atual onde vale s6 a un¢do — ndo a funcdo — e se revelam
fecundas unicamente as redes lancadas no nome d’Aquele em quem pusemos a nossa confianca:
Jesus.

Amados fiéis, permanecei unidos aos vossos sacerdotes com o afeto e a oracdo, para que sejam
sempre Pastores segundo o coragao de Deus.

Amados sacerdotes, Deus Pai renove em nds o Espirito de Santidade com que fomos ungidos, o
renove no nosso coracao de tal modo que a ungdo chegue a todos, mesmo nas «periferias» onde o
nosso povo fiel mais a aguarda e aprecia. Que o nosso povo sinta que somos discipulos do Senhor,
sinta que estamos revestidos com os seus nomes e ndo procuramos outra identidade; e que ele
possa receber, através das nossas palavras e obras, este 6leo da alegria que nos veio trazer Jesus,
o Ungido. Amen.



HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 17 de abril de 2014

Ungidos com o dleo da alegria

Amados irmdos no sacerdécio!

No Hoje da Quinta-feira Santa, em que Cristo levou o seu amor por nds até ao extremo (cf. Jo 13,
1), comemoramos o dia feliz da instituicdo do sacerddcio e o da nossa ordenacdo sacerdotal. O
Senhor ungiu-nos em Cristo com éleo da alegria, e esta ungao convida-nos a acolher e cuidar deste
grande dom: a alegria, o jubilo sacerdotal. A alegria do sacerdote é um bem precioso tanto para si
mesmo como para todo o povo fiel de Deus: do meio deste povo fiel o sacerdote é chamado para
ser ungido e é enviado ao mesmo povo para ungir.

Ungidos com éleo de alegria para ungir com 6leo de alegria. A alegria sacerdotal tem a sua fonte
no Amor do Pai, e o Senhor deseja que a alegria deste amor «esteja em nds» e «seja completa»
(Jo 15, 11). Gosto de pensar na alegria contemplando Nossa Senhora: Maria é «Mae do Evangelho
vivo, manancial de alegria para os pequeninos» (Exortacdo apostdlica Evangelii gaudium, 288), e
creio ndo exagerar se dissermos que o sacerdote é uma pessoa muito pequena: a grandeza
incomensuravel do dom que nos é dado para o ministério relega-nos entre os menores dos
homens. O sacerdote é o mais pobre dos homens, se Jesus ndo o enriquece com a sua pobreza; é
o servo mais inutil, se Jesus ndo o trata como amigo; é o mais louco dos homens, se Jesus ndo o
instrui pacientemente como fez com Pedro; o mais indefeso dos cristdaos, se o0 Bom Pastor ndo o
fortifica no meio do rebanho. Ndao hd ninguém menor que um sacerdote deixado meramente as
suas forgas; por isso, a nossa oracao de defesa contra toda a cilada do Maligno é a oracdo da nossa
Ma3e: sou sacerdote, porque Ele olhou com bondade para a minha pequenez (cf. Lc 1, 48). E, a
partir desta pequenez, recebemos a nossa alegria. Alegria na nossa pequenez!

Na nossa alegria sacerdotal, encontro trés caracteristicas significativas: uma alegria que nos
unge (sem nos tornar untuosos, sumptuosos e presungosos), uma alegria incorruptivel e uma
alegria missiondria que irradia para todos e todos atrai a comecar, inversamente, pelos mais
distantes.

Uma alegria que nos unge. Quer dizer: penetrou no intimo do nosso coragdo, configurou-o e
fortificou-o sacramentalmente. Os sinais da liturgia da ordenacdo falam-nos do desejo materno
gue a lgreja tem de transmitir e comunicar tudo aquilo que o Senhor nos deu: a imposicdo das
maos, a uncdo com o santo Crisma, o revestir-se com os paramentos sagrados, a participacdo
imediata na primeira Consagracdo... A graca enche-nos e derrama-se integra, abundante e plena
em cada sacerdote. Ungidos até aos 0ssos... € a nossa alegria, que brota de dentro, é o eco desta
ungao.

Uma alegria incorruptivel. A integridade do dom — ninguém lhe pode tirar nem acrescentar nada —
é fonte incessante de alegria: uma alegria incorruptivel, a propdsito da qual prometeu o Senhor
gue ninguém no-la podera tirar (cf. Jo 16, 22). Pode ser adormentada ou sufocada pelo pecado ou
pelas preocupacdes da vida, mas, no fundo, permanece intacta como o ticdo aceso dum cepo
gueimado sob as cinzas, e sempre se pode renovar. Permanece sempre atual a recomendacao de
Paulo a Timéteo: reaviva o fogo do dom de Deus, que estd em ti pela imposi¢cdao das minhas maos
(cf.2Tm 1, 6).

Uma alegria missiondria. Sobre esta terceira caracteristica, quero alongar-me mais convosco
sublinhando-a de maneira especial: a alegria do sacerdote esta intimamente relacionada com o
povo fiel e santo de Deus, porque se trata de uma alegria eminentemente missionaria. A ungao



ordena-se para ungir o povo fiel e santo de Deus: para batizar e confirmar, para curar e consagrar,
para abencoar, para consolar e evangelizar.

E, sendo uma alegria que flui apenas quando o pastor estd no meio do seu rebanho (mesmo no
siléncio da oracdo, o pastor que adora o Pai estda no meio das suas ovelhas), é, por isso, uma
«alegria guardada» por este mesmo rebanho. Mesmo nos momentos de tristeza, quando tudo
parece entenebrecer-se e nos seduz a vertigem do isolamento, naqueles momentos apdticos e
chatos que por vezes nos assaltam na vida sacerdotal (e pelos quais também eu passei), mesmo
em tais momentos o povo de Deus é capaz de guardar a alegria, é capaz de proteger-te, abracar-
te, ajudar-te a abrir o coragao e reencontrar uma alegria renovada.

«Alegria guardada» pelo rebanho e guardada também por trés irmas que a rodeiam, protegem e
defendem: irma pobreza, irma fidelidade e irma obediéncia.

A alegria do sacerdote é uma alegria que tem como irmd a pobreza. O sacerdote é pobre de
alegrias meramente humanas: renunciou a tantas coisas! E, visto que é pobre — ele que tantas
coisas dd aos outros —, a sua alegria deve pedi-la ao Senhor e ao povo fiel de Deus. Ndo deve
busca-la ele mesmo. Sabemos que o nosso povo é generosissimo a agradecer aos sacerdotes os
minimos gestos de bénc¢do e, de modo especial, os Sacramentos. Muitos, falando da crise de
identidade sacerdotal, ndo tém em conta que a identidade pressupde pertenca. Nao ha identidade
— e, consequentemente, alegria de viver — sem uma ativa e empenhada pertenca ao povo fiel de
Deus (cf. Exortacdo apostoélica Evangelii gaudium, 268). O sacerdote que pretende encontrar a
identidade sacerdotal indagando introspetivamente na prépria interioridade, talvez ndo encontre
nada mais sendo sinais que dizem «saida»: sai de ti mesmo, sai em busca de Deus na adoragdo, sai
e dd ao teu povo aquilo que te foi confiado, e o teu povo terd o cuidado de fazer-te sentir e
experimentar quem és, como te chamas, qual é a tua identidade e fazer-te-4a rejubilar com aquele
cem por um que o Senhor prometeu aos seus servos. Se ndo sais de ti mesmo, o dleo torna-se
rangoso e a ung¢ao nao pode ser fecunda. Sair de si mesmo requer despojar-se de si, comporta
pobreza.

A alegria sacerdotal é uma alegria que tem como irmd a fidelidade. Nao tanto no sentido de que
seremos todos «imaculados» (quem dera que o féssemos, com a graca de Deus!), dado que somos
pecadores, como sobretudo no sentido de uma fidelidade sempre nova a Unica Esposa, a lgreja.
Aqui esta a chave da fecundidade. Os filhos espirituais que o Senhor d3 a cada sacerdote, aqueles
gue batizou, as familias que abencoou e ajudou a caminhar, os doentes que apoia, 0s jovens com
guem partilha a catequese e a formacdo, os pobres que socorre... todos eles sdo esta «Esposa»
gue o sacerdote se sente feliz em tratar como sua predileta e Unica amada e ser-lhe fiel sem
cessar. E a Igreja viva, com nome e apelido, da qual o sacerdote cuida na sua pardquia ou na
missdo que lhe foi confiada, é essa que lhe da alegria quando |he é fiel, quando faz tudo o que
deve fazer e deixa tudo o que deve deixar contanto que permaneca no meio das ovelhas que o
Senhor lhe confiou: «Apascenta as minhas ovelhas» (Jo 21, 16.17).

A alegria sacerdotal é uma alegria que tem como irmd a obediéncia. Obediéncia a Igreja na
Hierarquia que nos da, por assim dizer, ndo sé o ambito mais externo da obediéncia: a pardéquia a
gual sou enviado, as faculdades do ministério, aquele encargo particular... e ainda a unido com
Deus Pai, de Quem deriva toda a paternidade. Mas também a obediéncia a Igreja no servico:
disponibilidade e prontiddo para servir a todos, sempre e da melhor maneira, a imagem de «Nossa
Senhora da prontiddo» (cf. Lc 1, 39: meta spoudes), que acorre a servir sua prima e esta atenta a
cozinha de Cand, onde falta o vinho. A disponibilidade do sacerdote faz da Igreja a Casa das portas
abertas, reflgio para os pecadores, lar para aqueles que vivem na rua, casa de cura para os
doentes, acampamento para os jovens, sessdo de catequese para as criancas da Primeira
Comunhado... Onde o povo de Deus tem um desejo ou uma necessidade, ai esta o sacerdote que
sabe escutar (ob-audire) e pressente um mandato amoroso de Cristo que o envia a socorrer com
misericdrdia tal necessidade ou a apoiar aqueles bons desejos com caridade criativa.



Aguele que é chamado saiba que existe neste mundo uma alegria genuina e plena: a de ser
tomado pelo povo que uma pessoa alguém ama até ao ponto de ser enviada a ele como
dispensadora dos dons e das consolagdes de Jesus, o Unico Bom Pastor, que, cheio de profunda
compaixao por todos os humildes e os excluidos desta terra, cansados e abatidos como ovelhas
sem pastor, quis associar muitos sacerdotes ao seu ministério para, na pessoa deles, permanecer
e agir Ele préprio em beneficio do seu povo.

Nesta Quinta-feira santa, peco ao Senhor Jesus que faca descobrir a muitos jovens aquele ardor
do coracdo que faz acender a alegria logo que alguém tem a feliz audacia de responder com
prontiddao ao seu chamamento.

Nesta Quinta-feira santa, peco ao Senhor Jesus que conserve o brilho jubiloso nos olhos dos
recém-ordenados, que partem para «se dar a comer» pelo mundo, para consumar-se no meio do
povo fiel de Deus, que exultam preparando a primeira homilia, a primeira Missa, o primeiro
Batismo, a primeira Confissdo... é a alegria de poder pela primeira vez, como ungidos, partilhar —
maravilhados — o tesouro do Evangelho e sentir que o povo fiel volta a ungir-te de outra maneira:
com os seus pedidos, inclinando a cabeca para que tu os abencoes, apertando-te as maos,
apresentando-te aos seus filhos, intercedendo pelos seus doentes... Conserva, Senhor, nos teus
sacerdotes jovens, a alegria de comecar, de fazer cada coisa como nova, a alegria de consumar a
vida por Ti.

Nesta Quinta-feira sacerdotal, peco ao Senhor Jesus que confirme a alegria sacerdotal daqueles
gue tém muitos anos de ministério. Aquela alegria que, sem desaparecer dos olhos, pousa sobre
os ombros de quantos suportam o peso do ministério, aqueles sacerdotes que ja tomaram o pulso
ao trabalho, reinem as suas forcas e se rearmam: «tomam félego», como dizem os desportistas.
Conserva, Senhor, a profundidade e a sdbia maturidade da alegria dos sacerdotes adultos. Saibam
orar como Neemias: a alegria do Senhor é a minha forga (cf. Ne 8, 10).

Enfim, nesta Quinta-feira sacerdotal, peco ao Senhor Jesus que brilhe a alegria dos sacerdotes
idosos, sdos ou doentes. E a alegria da Cruz, que dimana da certeza de possuir um tesouro
incorruptivel num vaso de barro que se vai desfazendo. Saibam estar bem em qualquer lugar,
sentindo na fugacidade do tempo o sabor do eterno (Guardini). Sintam, Senhor, a alegria de
passar a chama, a alegria de ver crescer os filhos dos filhos e de saudar, sorrindo e com mansidao,
as promessas, naquela esperanca que nao desilude.



HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 2 de abril de 2015

«A minha mdo estara sempre com ele / e o meu brago ha-de torna-lo forte» (S/ 89/88, 22). Assim
pensa o Senhor, quando diz para consigo: «Encontrei David, meu servo, / e ungi-o com dleo
santo» (v. 21). Assim pensa o nosso Pai cada vez que «encontra» um padre. E acrescenta: «A
minha fidelidade e o meu amor estardo com ele / (...) Ele me invocara, dizendo: “Tu és meu pai, /
és o meu Deus e o rochedo da minha salvagdao”» (vv. 25.27).

Faz-nos muito bem entrar, com o Salmista, neste soliléquio do nosso Deus. Ele fala de nds, os seus
sacerdotes, os seus padres; na realidade, porém, ndo é um soliléquio, ndo fala sozinho. E o Pai que
diz a Jesus: «Os teus amigos, aqueles que Te amam, poderdo dizer-Me de uma maneira especial:
“Tu és o meu Pai”» (cf. Jo 14, 21). E, se o Senhor pensa e Se preocupa tanto com o modo como
podera ajudar-nos, é porque sabe que a tarefa de ungir o povo fiel ndo é facil, é dura; causa fadiga
e leva-nos ao cansaco. E nés experimentamo-lo em todas as suas formas: desde o cansaco
habitual do trabalho apostélico didrio até ao da doencga e da morte, incluindo o consumar-se no
martirio.

O cansaco dos sacerdotes! Sabeis quantas vezes penso nisto, no cansaco de todos vdés? Penso
muito e rezo com frequéncia, especialmente quando sou eu que estou cansado. Rezo por vos que
trabalhais no meio do povo fiel de Deus, que vos foi confiado; e muitos fazem-no em lugares
demasiado isolados e perigosos. E o nosso cansaco, queridos sacerdotes, € como o incenso que
sobe silenciosamente ao Céu (cf. S/ 141/140, 2; Ap 8, 3-4). O nosso cansago eleva-se directamente
ao coracgao do Pai.

Estai certos de que também Nossa Senhora Se dd conta deste cansaco e, imediatamente, fa-lo
notar ao Senhor. Como Mae, sabe compreender quando os seus filhos estdo cansados, e s6 disso
se preocupa. «Bem-vindo! Descansa, filho. Depois falamos... Ndo estou aqui eu, que sou tua
Mae?»: dir-nos-4 ao abeirarmo-nos d’Ela (cf. Evangelii gaudium, 286). E dird, ao seu Filho, como
em Cana: «Ndo tém vinho!» (Jo 2, 3).

Pode acontecer também que, ao sentir o peso do trabalho pastoral, nos venha a tenta¢do de
descansarmos de um modo qualquer, como se o repouso nao fosse uma coisa de Deus. Nao
caiamos nesta tentacao! A nossa fadiga é preciosa aos olhos de Jesus, que nos acolhe e faz
levantar o animo: «Vinde a Mim, todos os que estais cansados e oprimidos, que Eu hei-de aliviar-
vos» (Mt 11, 28). Se uma pessoa sabe que, morta de cansaco, pode prostrar-se em adoragdo e
dizer: «Senhor, por hoje bastal!», rendendo-se ao Pai, sabe também que, ao fazé-lo, nao cai mas
renova-se, pois o Senhor que ungiu com o éleo da alegria o povo fiel de Deus, também a unge a
ela: «Muda a sua cinza em coroa, o seu semblante triste em perfume de festa e o seu abatimento
em cantos de festa» (cf. Is 61, 3).

Tenhamos bem em mente que uma chave da fecundidade sacerdotal reside na forma como
repousamos e como sentimos que o Senhor cuida do nosso cansaco. Como é dificil aprender a
repousar! Nisto transparece a nossa confianca e a consciéncia de que também nds somos ovelhas
e temos necessidade do pastor que nos ajude. A propdsito, podem ajudar-nos algumas perguntas.
Sei repousar recebendo o amor, a gratiddo e todo o carinho que me da o povo fiel de Deus? Ou,
depois do trabalho pastoral, procuro repousos mais refinados: ndo os repousos dos pobres, mas
os que oferece a sociedade de consumo? O Espirito Santo é verdadeiramente, para mim, «repouso
na fadiga», ou apenas Aquele que me faz trabalhar? Sei pedir ajuda a qualquer sacerdote
experiente? Sei repousar de mim mesmo, da minha auto-exigéncia, da minha auto-complacéncia,
da minha auto-referencialidade? Sei conversar com Jesus, com o Pai, com a Virgem Maria e Sado
José, com os meus Santos padroeiros e amigos, para repousar nas suas exigéncias — que sao



suaves e leves — nas suas complacéncias — eles gostam de estar na minha companhia — e nos seus
interesses e referéncias — sé lhes interessa a maior gléria de Deus? Sei repousar dos meus
inimigos, sob a protec¢do do Senhor? Vou argumentando, tecendo e ruminando repetidamente ca
para comigo a minha defesa, ou confio-me ao Espirito Santo que me ensina o que devo dizer em
cada ocasido? Preocupo-me e afano-me excessivamente ou encontro repouso, dizendo como
Paulo: «Sei em quem acreditei» (2 Tm 1, 12).

Repassemos brevemente os compromissos dos sacerdotes, que proclama a liturgia de hoje: levar a
Boa-Nova aos pobres, anunciar a libertacdo aos cativos e a cura aos cegos, dar a liberdade aos
oprimidos e proclamar o ano de graca do Senhor. Isaias diz também cuidar daqueles que tém o
coracdo despedacado e consolar os aflitos.

N3o sdo tarefas faceis, ndo sdo tarefas externas, como, por exemplo, as actividades manuais:
construir um novo saldo paroquial, ou tracar as linhas dum campo de futebol para os jovens do
oratério, etc. Os compromissos mencionados por Jesus envolvem a nossa capacidade de
CoOMpaixao: sa0 cCOMpPromissos NOS quais 0 N0Sso coragdo estremece e se comove. Alegramo-nos
com 0S noivos que vao casar; rimos com a crianga que trazem para baptizar; acompanhamos os
jovens que se preparam para o matrimdnio e para ser familia; entristecemo-nos com quem recebe
a extrema-ungao no leito do hospital; choramos com os que enterram uma pessoa querida...
Tantas emogdes! Se tivermos o coragdo aberto, estas emogdes e tanto carinho cansam o coragao
do pastor. Para nds, sacerdotes, as histérias do nosso povo ndo sdo um noticidrio: conhecemos a
nossa gente, podemos adivinhar o que se passa no seu coragao; e o nosso, sofrendo com eles, vai-
se desgastando, divide-se em mil pedacos, compadece-se e parece até ser comido pelas pessoas:
tomai, comei. Esta é a palavra que o sacerdote de Jesus sussurra sem cessar, quando estd a cuidar
do seu povo fiel: tomai e comei, tomai e bebei... E, assim, a nossa vida sacerdotal se vai doando no
servico, na proximidade ao povo fiel de Deus, etc., 0 que sempre, sempre cansa.

Gostaria agora de partilhar convosco alguns cansagos, em que meditei.

Temos aquele que podemos chamar «o cansa¢o do povo, o cansag¢o das multiddes»: para o
Senhor, como o é para nés, era desgastante — di-lo o Evangelho — mas é um cansaco bom, um
cansaco cheio de frutos e de alegria. O povo que O seguia, as familias que Lhe traziam os seus
filhos para que os abencoasse, aqueles que foram curados e voltavam com os seus amigos, os
jovens que se entusiasmavam com o Mestre... Ndo Lhe deixavam sequer tempo para comer. Mas o
Senhor ndo Se aborrecia de estar com a gente. Antes pelo contrdrio, parecia que ganhava nova
energia (cf. Evangelii gaudium, 11). Este cansago habitual no meio da nossa atividade é uma graga
gue esta ao alcance de todos nds, sacerdotes (cf. ibid., 279). Como é belo tudo isto: o povo amar,
desejar e precisar dos seus pastores! O povo fiel ndo nos deixa sem atividade direta, a ndo ser que
alguém se esconda num escritério ou passe pela cidade com vidros escuros. E este cansaco é bom,
é um cansaco saudavel. E o cansaco do sacerdote com o cheiro das ovelhas, mas com o sorriso de
um pai que contempla os seus filhos ou os seus netinhos. Isto ndo tem nada a ver com aqueles que
conhecem perfumes caros e te olham de cima e de longe (cf. ibid., 97). Somos os amigos do noivo:
esta é a nossa alegria. Se Jesus esta apascentando o rebanho no meio de nés, ndo podemos ser
pastores com a cara azeda ou melancélica, nem — o que é pior — pastores enjoados. Cheiro de
ovelhas e sorriso de pais... Muito cansados, sim; mas com a alegria de quem ouve o seu Senhor
gue diz: «Vinde, benditos de meu Pai!» (Mt 25, 34).

Existe depois aquele que podemos chamar «o cansaco dos inimigos». O diabo e os seus sectarios
ndo dormem e, uma vez que os seus ouvidos ndo suportam a Palavra de Deus, trabalham
incansavelmente para a silenciar ou distorcer. Aqui o cansaco de enfrenta-los é mais arduo. Nao se
trata apenas de fazer o bem, com toda a fadiga que isso implica, mas é preciso também defender
o rebanho e defender-se a si mesmo do mal (cf. Evangelii gaudium, 83). O maligno é mais astuto
do que nés e é capaz de destruir num instante aquilo que construimos pacientemente durante
muito tempo. Aqui é preciso pedir a graca de aprender a neutralizar (¢ um hdbito importante:



aprender a neutralizar): neutralizar o mal, ndo arrancar a cizania, ndao pretender defender como
super-homens aquilo que s6 o Senhor deve defender. Tudo isto nos ajuda a ndao deixarmos cair os
bracos a vista da espessura da iniquidade, frente a zombaria dos malvados. Eis a palavra do Senhor
para estas situacGes de cansaco: «Tende confianca! Eu ja venci o mundo» (Jo 16, 33). E esta
palavra dar-nos-a forga.

E, por ultimo (ultimo, para que esta homilia ndo vos canse demasiado!), hd também «o cansago de
nés proéprios» (cf. Evangelii gaudium, 277). E talvez o mais perigoso. Porque os outros dois
derivam do facto de estarmos expostos, de sairmos de nds mesmos para ungir e servir (somos
aqueles que cuidam). Diversamente, este cansaco é mais autorreferencial: é a desilusdo com nds
mesmos, mas sem a encararmos de frente, com a alegria serena de quem se descobre pecador e
carecido de perdao, de ajuda; é que, neste caso, a pessoa pede ajuda e segue em frente. Trata-se
do cansaco que resulta de «querer e ndo querer», de ter apostado tudo e depois pér-se a chorar
pelos alhos e as cebolas do Egipto, de jogar com a ilusdo de sermos outra coisa qualquer. Gosto de
Ihe chamar o cansaco de «fazer a corte ao mundanismo espiritual». E, quando uma pessoa fica
sozinha, dd-se conta de quantos setores da vida foram impregnados por este mundanismo e
temos até a impressao de que ndo ha banho que o possa lavar. Aqui pode haver um cansago mau.
A palavra do Apocalipse indica-nos a causa deste cansago: «Tens constancia, sofreste por causa de
Mim, sem te cansares. No entanto, tenho uma coisa contra ti: abandonaste o teu primeiro amor»
(2, 3-4). S6 o amor da repouso. Aquilo que ndo se ama, cansa de forma ma; e, com o passar do
tempo, cansa de forma pior.

A imagem mais profunda e misteriosa do modo como o Senhor cuida do nosso cansac¢o pastoral —
«Ele que amara os seus (...), levou o seu amor por eles até ao extremo» (Jo 13,1) — é a cena do
lava-pés. Gosto de a contemplar como o lava-seguimento. O Senhor purifica o proéprio
seguimento, Ele «envolve-Se» connosco (Evangelii gaudium, 24), tem pessoalmente o cuidado de
lavar todas as manchas, aquela sujeira mundana e gordurosa que se apegou a nés no caminho que
percorremos em seu Nome.

Sabemos que, nos pés, se pode ver como estd todo o nosso corpo. No modo de seguir o Senhor,
manifesta-se como esta o nosso cora¢do. As chagas dos pés, as entorses e o cansaco sdo sinal de
como O seguimos, das estradas que percorremos a procura das ovelhas perdidas, tentando
conduzir o rebanho aos prados verdejantes e as aguas tranquilas (cf. ibid., 270). O Senhor lava-nos
e purifica-nos de tudo aquilo que se acumulou nos nossos pés ao segui-I'0. E isto é sagrado. Nao
permitais que figue manchado. Como Ele beija as feridas de guerra, assim lava a sujeira do
trabalho.

O seguimento de Jesus é lavado pelo préprio Senhor para que nos sintamos no direito de ser e
viver «alegres», «satisfeitos», «<sem medo nem culpa» e, assim, tenhamos a coragem de sair e ir,
«a todas as periferias até aos confins do mundo», levar esta Boa-Nova aos mais abandonados,
sabendo que «Ele estara sempre connosco até ao fim dos tempos». E, por favor, pecamos a graca
de aprender a estar cansados, mas com um cansaco bom!

10



HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 24 de marco de 2016

Na sinagoga de Nazaré, ao escutarem dos labios de Jesus — depois que Ele leu o trecho de Isaias —
as palavras «cumpriu-se hoje mesmo este passo da Escritura que acabais de ouvir» (Lc 4, 21),
poderia muito bem ter irrompido uma salva de palmas; em seguida, com intima alegria, teriam
podido chorar suavemente como chorava o povo quando Neemias e o sacerdote Esdras liam o
livro da Lei, que tinham encontrado ao reconstruir as muralhas. Mas os Evangelhos dizem-nos que
os sentimentos surgidos nos conterraneos de Jesus situavam-se no lado oposto: afastaram-n'O e
fecharam-Lhe o cora¢do. Ao principio, «todos davam testemunho em seu favor e se admiravam
com as palavras repletas de graca que saiam da sua boca» (Lc 4, 22); mas depois uma pergunta
insidiosa comecou a circular entre eles: «Ndo é este o filho de José, o carpinteiro?» E, por fim,
«encheram-se de furor» (Lc 4, 28); queriam precipitd-I'O do cimo do penhasco... Cumpria-se assim
aquilo que o velho Simedo profetizara a Nossa Senhora: sera «sinal de contradigao» (Lc 2, 34).
Com as suas palavras e os seus gestos, Jesus faz com que se revele aquilo que cada homem e
mulher traz no coracao.

E precisamente onde o Senhor anuncia o evangelho da Misericérdia incondicional do Pai para com
0s mais pobres, os mais marginalizados e oprimidos, ai somos chamados a escolher, a «xcombater
o bom combate da fé» (1 Tim 6, 12). A luta do Senhor ndo é contra os seres humanos, mas contra
o demonio (cf. Ef 6, 12), inimigo da humanidade. Assim o Senhor, «passando pelo meio» daqueles
gue queriam liquida-I'O, «seguiu o seu caminho» (cf. Lc 4, 30). Jesus ndo combate para consolidar
um espaco de poder. Se destréi recintos e pde as segurancas em questdo, é para abrir uma brecha
a torrente da Misericérdia que deseja, com o Pai e o Espirito, derramar sobre a terra. Uma
Misericérdia que move de bem para melhor, anuncia e traz algo de novo: cura, liberta e proclama
0 ano de graca do Senhor.

A Misericérdia do nosso Deus é infinita e inefavel; e expressamos o dinamismo deste mistério
como uma Misericérdia «sempre maior», uma Misericérdia a caminho, uma Misericordia que
todos os dias procura fazer avangar um passo, um pequeno passo mais além, avancando na terra
de ninguém, onde reinavam a indiferenca e a violéncia.

Foi esta a dinamica do bom Samaritano, que «usou de misericérdia» (cf. Lc 10, 37): comoveu-se,
aproximou-se do ferido, curou as suas feridas, levou-o para a pousada, pernoitou e prometeu
voltar para pagar o que tivessem gasto a mais. Esta é a dinamica da Misericérdia, que encadeia um
pequeno gesto noutro e, sem ofender nenhuma fragilidade, vai-se alargando aos poucos na ajuda
e no amor. Cada um de néds, contemplando a prépria vida com o olhar bom de Deus, pode fazer
um exercicio de memadria descobrindo como o Senhor usou de misericdrdia para connosco, como
foi muito mais misericordioso do que pensavamos, e assim encorajar-nos a pedir-Lhe que faga um
pequeno passo mais, que Se mostre muito mais misericordioso no futuro. «Mostrai-nos, Senhor, a
vossa misericordia» (Sal 85/84, 8). Esta forma paradoxal de suplicar um Deus sempre mais
misericordioso ajuda a romper aqueles esquemas estreitos onde muitas vezes acomodamos a
superabundancia do seu Coracdo. Faz-nos bem sair dos nossos recintos, porque é préprio do
coracdo de Deus transbordar de misericdrdia, inundar, espalhando de tal modo a sua ternura que
sempre abunde, porque o Senhor prefere ver alguma coisa desperdicada antes que faltar uma
gota, prefere que muitas sementes acabem comidas pelas aves em vez de faltar a sementeira uma
Unica semente, visto que todas tém a capacidade de dar fruto abundante, ora 30, ora 60, e até
mesmo 100 por uma.

Como sacerdotes, somos testemunhas e ministros da Misericordia cada vez maior do nosso Pai;
temos a doce e reconfortante tarefa de a encarnar como fez Jesus que «andou de lugar em lugar,

11



fazendo o bem e curando» (At 10, 38), de mil e uma maneiras, para que chegue a todos. Podemos
contribuir para incultura-la, a fim de que cada pessoa a receba na sua experiéncia pessoal de vida
e possa, assim, compreendé-la e pratica-la — de forma criativa — no modo de ser préprio do seu
povo e da sua familia.

Hoje, nesta Quinta-feira Santa do Ano Jubilar da Misericérdia, gostaria de falar de
dois dmbitos onde o Senhor Se excede na sua misericérdia. E, uma vez que é Ele quem da o
exemplo, ndao devemos ter medo de nos excedermos nés também: um ambito é o do encontro; o
outro, o do seu perddo que nos faz envergonhar e nos da dignidade.

O primeiro ambito onde vemos que Deus Se excede numa Misericordia cada vez maior é o
do encontro. Ele da-Se totalmente e de um modo tal que, em cada encontro, passa diretamente a
celebracdo duma festa. Na pardbola do Pai Misericordioso, ficamos estupefactos ao ver aquele
homem que corre, comovido, a lancar-se ao pescoco de seu filho; vendo como o abraca e beija e
se preocupa por lhe pér o anel que o faz sentir-se igual, e as sandalias préprias de quem é filho e
ndo um assalariado; e como, em seguida, pde tudo em movimento, mandando que se organize
uma festa. Ao contemplarmos, sempre maravilhados, esta superabundancia de alegria do Pai, a
guem o regresso do filho consente de expressar livremente o seu amor, sem hesitacdes nem
distancias, ndo devemos ter medo de exagerar no nosso agradecimento. A justa atitude, podemos
apreendé-la daquele pobre leproso que, vendo-se curado, deixa os seus nove companheiros que
vao cumprir o que ordenou Jesus e regressa para se ajoelhar aos pés do Senhor, glorificando e
dando gracgas a Deus em alta voz.

A misericérdia restaura tudo e restitui as pessoas a sua dignidade origindria. Por isso, a justa
resposta é uma efusiva gratidao: é preciso iniciar imediatamente a festa, vestir o traje, eliminar os
ressentimentos do filho mais velho, alegrar-se e festejar... Porque sé assim, participando
plenamente naquele clima festivo, sera possivel depois pensar bem, pedir perddo e ver mais
claramente como se pode reparar o mal cometido. Pode fazer-nos bem questionarmo-nos: depois
de me ter confessado, festejo? Ou passo rapidamente para outra coisa, como quando, depois de
ter ido ao médico, vemos que as analises ndo deram um resultado assim tdo ruim e fechamo-las
de novo no envelope, e passamos a outra coisa. E, quando dou esmola, deixo tempo a quem a
recebe para expressar o seu agradecimento, festejo o seu sorriso e aquelas bénc¢dos que nos dao
0s pobres, ou continuo apressado com as minhas coisas depois de «ter deixado cair a moeda»?

O outro ambito onde vemos que Deus excede numa Misericordia cada vez maior é o proprio
perddo. Nao sé perdoa dividas incalculdveis, como fez com o servo que lhe suplica e, em seguida,
se mostra mesquinho com o seu companheiro, mas faz-nos passar diretamente da vergonha mais
envergonhada para a dignidade mais alta, sem qualquer etapa intermédia. O Senhor deixa que a
pecadora perdoada Lhe lave, familiarmente, os pés com as suas lagrimas. Logo que Simao Pedro
se confessa pecador pedindo-Lhe para Se afastar dele, Jesus eleva-o a dignidade de pescador de
homens. N&s, ao contrario, tendemos a separar as duas atitudes: quando nos envergonhamos do
pecado, escondemo-nos e caminhamos com os olhos em terra, como Ad3do e Eva, e, quando
somos elevados a qualquer dignidade, procuramos cobrir os pecados e gostamos de nos mostrar,
de quase nos pavonearmos.

A nossa resposta ao perddo superabundante do Senhor deveria consistir em manter-nos
sempre naquela sauddvel tensGo entre uma vergonha dignificante e uma dignidade que sabe
envergonhar-se: atitude de quem procura, por si mesmo, humilhar-se e abaixar-se, mas é capaz de
aceitar que o Senhor o eleve para beneficio da missdo, sem se comprazer. O modelo que o
Evangelho consagra e nos pode ser util quando nos confessamos é o de Pedro, que se deixa
interrogar longamente sobre o seu amor e, ao mesmo tempo, renova a sua aceitacdo do
ministério de apascentar as ovelhas que o Senhor lhe confia.

Para entrar mais profundamente nesta «dignidade que sabe envergonhar-se», que nos salva de
nos crermos mais ou menos do que somos por graca, pode-nos ajudar ver que — na passagem de

12



Isaias, que o Senhor Ié hoje na sua sinagoga de Nazaré — o profeta continua dizendo: «E vos sereis
chamados “sacerdotes do Senhor”, e nomeados “ministros do nosso Deus”» (61, 6). E o povo
pobre, faminto, prisioneiro de guerra, sem futuro, um resto descartado, que o Senhor transforma
em povo sacerdotal.

Nés, como sacerdotes, identifiguemo-nos com aquele povo descartado, que o Senhor salva, e
lembremo-nos de que existem multiddes inumerdveis de pessoas pobres, ignorantes, prisioneiras,
gue estdo naquela situacdo porque outros as oprimem. Mas lembremo-nos também de que cada
um de nds sabe em que medida tantas vezes somos cegos, estamos privados da luz maravilhosa
da fé, e ndo porque nos falte o Evangelho ao alcance da mdo, mas por um excesso de teologias
complicadas. Sentimos que a nossa alma morre sedenta de espiritualidade, e ndo por falta de
Agua Viva — que nos limitamos a sorver aos goles — mas por um excesso de espiritualidades sem
compromisso, espiritualidades superficiais. Sentimo-nos também prisioneiros, ndo cercados —
como tantos povos — por muros intransponiveis de pedra ou barreiras de aco, mas por um
mundanismo virtual que se abre e fecha com um simples clique. Somos oprimidos, ndao por
ameacas e empurrdes, como muitas pessoas pobres, mas pelo fascinio de mil e uma propostas de
consumo a que ndo conseguimos renunciar para caminhar, livres, pelas sendas que nos conduzem
ao amor dos nossos irmaos, ao rebanho do Senhor, as ovelhas que aguardam pela voz dos seus
pastores.

E Jesus vem resgatar-nos, fazer-nos sair, para nos transformar de pobres e cegos, de prisioneiros e
oprimidos em ministros de misericérdia e consola¢do. Diz-nos Ele, com as palavras do profeta
Ezequiel ao povo que se prostituira, traindo gravemente o seu Senhor: «Eu lembrar-Me-ei da
minha alianca que fiz contigo no tempo da tua juventude (...). Ao recordares a tua conduta,
sentiras vergonha, quando receberes as tuas irmas, as que sdo mais velhas e as que sdao mais
novas do que tu, pois Eu dou-tas como filhas, mas ndao em virtude da tua alianga. Porque Eu
estabelecerei contigo a minha alianca e, entdo, saberas que Eu sou o Senhor, a fim de que te
lembres de Mim e sintas vergonha, ndo abras mais a boca no meio da tua confusao, quando Eu te
perdoar tudo o que fizeste — ordculo do Senhor Deus» (Ez 16, 60-63).

Neste Ano Jubilar, celebremos, com toda a gratidao de que for capaz o nosso coragao, o nosso Pai
e supliguemos-Lhe que «Se recorde sempre da sua Misericordia»; recebamos, com aquela
dignidade que sabe envergonhar-se, a Misericérdia na carne ferida de nosso Senhor Jesus Cristo, e
pecamos-Lhe que nos lave de todo o pecado e livre de todo o mal; e, com a graca do Espirito
Santo, comprometamo-nos a comunicar a Misericérdia de Deus a todos os homens, praticando as
obras que o Espirito suscita em cada um para o bem comum de todo o povo fiel de Deus.

13



HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 13 de abril de 2017

«O Espirito do Senhor esta sobre mim, porque me ungiu para anunciar a Boa-Nova aos pobres;
enviou-me a proclamar a libertagao aos cativos e, aos cegos, a recuperagao da vista; a mandar em
liberdade os oprimidos» (Lc 4, 18). O Senhor, Ungido pelo Espirito, leva a Boa-Nova aos pobres.
Tudo aquilo que Jesus anuncia é Boa-Nova; alegra com a alegria evangélica; e o mesmo se diga de
nds, sacerdotes, de quem foi ungido nos seus pecados com o dleo do perdao, e ungido no seu
carisma com o 6leo da missdo, para ungir os outros. E, tal como Jesus, o sacerdote torna jubiloso o
anuncio com toda a sua pessoa. Quando pronuncia a homilia — breve, se possivel —, fa-lo com a
alegria que toca o coracdo do seu povo, valendo-se da Palavra com que o Senhor o tocou na sua
oracdo. Como qualquer discipulo missiondrio, o sacerdote torna jubiloso o antncio com todo o seu
ser. Alids, como todos experimentamos, sdo precisamente os detalhes mais insignificantes que
melhor contém e comunicam a alegria: o detalhe de quem dd um pequeno passo a mais, fazendo
com que a misericordia transborde nas terras de ninguém; o detalhe de quem se decide a
concretizar, fixando dia e hora para o encontro; o detalhe de quem deixa, com suave
disponibilidade, que ocupem o seu tempo...

A Boa-Nova pode parecer simplesmente um modo diferente de dizer «Evangelho», como «feliz
anuncio» ou «boa noticia». Todavia, contém algo que compendia em si tudo o mais: a alegria do
Evangelho. Compendia tudo, porque é jubilosa em si mesma.

A Boa-Nova é a pérola preciosa do Evangelho. Ndao é um objeto; mas uma missao. Bem o sabe
guem experimenta «a suave e reconfortante alegria de evangelizar» (Exortacdo apostélica
Evangelii gaudium, 10).

A Boa-Nova nasce da Uncdo. A primeira, a «grande unc¢do sacerdotal» de Jesus, é a que fez o
Espirito Santo no seio de Maria.

Naqueles dias, a boa-nova da Anuncia¢do fez a Virgem Mae cantar o Magnificat, encheu de um
sagrado siléncio o coracdo de José, seu esposo, e fez saltar de alegria Jodo no seio de sua mae
Isabel.

Hoje, Jesus regressa a Nazaré e a alegria do Espirito renova a Ungao na pequena sinagoga local: o
Espirito pousa e espalha-Se sobre Ele, ungindo-O com o éleo da alegria (cf. Sal 45/44, 8).

A Boa-Nova. Uma Unica palavra — Evangelho — que, no ato de ser anunciada, se torna verdade
jubilosa e misericordiosa.

Que ninguém procure separar estas trés gracas do Evangelho: a sua Verdade — ndo negociavel —, a
sua Misericérdia — incondicional com todos os pecadores — e a sua Alegria — intima e inclusiva.
Verdade, misericordia e alegria: todas as trés juntas.

Nunca a verdade da Boa-Nova podera ser apenas uma verdade abstrata, uma daquelas que nao se
encarnam plenamente na vida das pessoas, porque se sentem mais confortdveis na palavra escrita
dos livros.

Nunca a misericordia da Boa-Nova podera ser uma falsa compaixdo, que deixa o pecador na sua
miséria, ndo lhe dando a mao para se levantar nem o acompanhando para dar um passo mais no
Seu compromisso.

Nunca a Boa-Nova poderd ser triste ou neutra, porque é expressdao duma alegria inteiramente
pessoal: «a alegria dum Pai que ndo quer que se perca nenhum dos seus pequeninos» (Exortacao
apostolica Evangelii gaudium, 237): a alegria de Jesus, ao ver que os pobres sdo evangelizados e
gue os pequeninos saem a evangelizar (cf. ibid., 5).

As alegrias do Evangelho — uso agora o plural, porque sdo muitas e variadas, segundo o modo
como o Espirito as quer comunicar em cada época, a cada pessoa, em cada cultura particular — sdo

14



alegrias especiais. Chegam-nos em odres novos, aqueles de que fala o Senhor para expressar a
novidade da sua mensagem.

Partilho convosco, queridos sacerdotes, queridos irmdos, trés icones de odres novos em que
a Boa-Nova se conserva bem — é preciso conserva-la —, ndo se torna vinagrenta e se derrama em
abundancia.

Um icone da Boa-Nova é o das talhas de pedra das bodas de Cana (cf. Jo 2, 6). Num detalhe, as
talhas espelham bem aquele Odre perfeito que é — em Si mesma, toda inteira — Nossa Senhora, a
Virgem Maria. Diz o Evangelho que «as encheram até acima» (Jo 2, 7). Imagino que algum dos
serventes terd olhado para Maria para ver se ja bastava assim, e terd havido um gesto com o qual
Ela terd dito para acrescentar mais um balde. Maria é o odre novo da plenitude contagiosa.
Queridos amigos, sem Nossa Senhora ndo podemos avancar no nosso sacerddcio! Ela é «a serva
humilde do Pai, que transborda de alegria no louvor» (Exortacdo apostélica Evangelii gaudium,
286), é a Nossa Senhora da prontiddo, Aquela que acabara de conceber em seu seio imaculado o
Verbo da vida e ja parte para ir visitar e servir a sua prima Isabel. A sua plenitude contagiosa
permite-nos superar a tentacdo do medo: ndo ter coragem de se deixar encher até acima e
transbordar, aquela pusilanimidade de nao ir contagiar de alegria os outros. Nao haja nada disto,
porque «a alegria do Evangelho enche o coragao e a vida inteira daqueles que se encontram com
Jesus» (ibid., 1).

O segundo icone da Boa-Nova que quero compartilhar convosco é aquele cantaro — com a sua
concha de pau — que trazia a cabec¢a a Samaritana, sob o sol ardente do meio-dia (cf. Jo 4, 5-30).
Expressa bem uma questdo essencial: ser concreto. O Senhor, que é a Fonte de Agua viva, ndo
tinha um meio para tirar agua e beber alguns goles. E a Samaritana tirou agua do seu cantaro com
a concha e saciou a sede do Senhor. E saciou-a ainda mais com a confissao dos seus pecados
concretos. Agitando o odre daquela alma samaritana, transbordante de misericérdia, o Espirito
Santo derramou-Se sobre todos os habitantes daquela pequena cidade, que convidaram o Senhor
a demorar-Se no meio deles.

Um odre novo com esta concretizagao inclusiva, no-lo presenteou o Senhor na alma «samaritana»
que foi Madre Teresa de Calcuta. Ele chamou-a e disse-lhe: «Tenho sede». «Vem, pequenina
minha! Leva-Me aos tugurios dos pobres. Vem! Sé a minha luz. Nao posso ir sozinho. Nao Me
conhecem, e por isso ndo Me querem. Leva-Me a eles». E ela, comegando por um pobre concreto,
com o seu sorriso e o seu modo de tocar as feridas com as maos, levou a Boa-Nova a todos. O
modo de tocar as feridas com as maos: as caricias sacerdotais aos doentes, aos desesperados. O
sacerdote, homem da ternura. Concretizacao e ternura!

O terceiro icone da Boa-Nova é o Odre imenso do Coracdo trespassado do Senhor: integridade
suave, humilde e pobre, que atrai todos a Si. D’Ele devemos aprender que anunciar uma grande
alegria aqueles que sdo muito pobres sé se pode fazer de forma respeitosa e humilde, até a
humilhacdo. A evangelizacdo ndo pode ser presuncosa. Concreta, terna e humilde: assim a
evangelizacdo sera jubilosa. Ndo pode ser presuncosa a evangelizacdo; ndo pode ser rigida a
integridade da verdade, porque a verdade fez-Se carne, fez-Se ternura, fez-Se crianca, fez-Se
homem, fez-Se pecado na cruz (cf. 2 Cor 5, 21). O Espirito anuncia e ensina «a verdade completa»
(Jo 16, 13), e ndo tem medo de a dar a beber aos goles. O Espirito diz-nos, em cada momento,
aquilo que devemos dizer aos nossos adversarios (cf. Mt 10, 19) e ilumina-nos sobre o pequeno
passo em frente que podemos dar naquele momento. Esta integridade suave da alegria aos
pobres, reanima os pecadores, faz respirar aqueles que estao oprimidos pelo deménio.

Queridos sacerdotes, contemplando e bebendo destes trés odres novos, que a Boa-Nova tenha
em nos a plenitude contagiosa que Nossa Senhora transmite com todo o seu ser, a concretizacao
inclusiva do anuncio da Samaritana e a integridade suave com que o Espirito jorra e Se derrama
incessantemente a partir do Coracao trespassado de Jesus, Nosso Senhor.

15



HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 29 de marco de 2018

Amados irmdos, sacerdotes da diocese de Roma e doutras dioceses do mundo!

Ao ler os textos da liturgia de hoje, vinha-me com insisténcia a mente a passagem do
Deuteronémio que diz: «Que grande nac¢do havera que tenha um deus tdao préximo de si como
estd préoximo de nds o Senhor, nosso Deus, sempre que o invocamos?» (4, 7). A proximidade de
Deus... a nossa proximidade apostélica.

No texto do profeta Isaias, contemplamos o Servo de Deus ja «ungido e enviado», presente no
meio do seu povo, proximo dos pobres, dos doentes, dos presos... e o Espirito que «esta sobre
Ele», que O impele e acompanha ao longo do caminho.

No Salmo 88, vemos como a companhia de Deus — que conduziu pela mao o rei David desde a sua
juventude e |lhe emprestou o seu braco até agora que é idoso — toma o nome de fidelidade: a
proximidade mantida ao longo do tempo chama-se fidelidade.

O Apocalipse aproxima-nos — até no-Lo fazer ver — do Erchomenos, do Senhor em pessoa que
«vem» sempre, sempre. A alusdo ao facto de que «O verdo até mesmo os que O trespassaram»
faz-nos sentir que as chagas do Senhor ressuscitado permanecem visiveis, que o Senhor vem
sempre ao nosso encontro, se quisermos «fazer-nos préoximo» da carne de todos aqueles que
sofrem, especialmente das criangas.

Na imagem central do Evangelho de hoje, contemplamos o Senhor através dos olhos dos seus
compatriotas, que estavam «fixos n’Ele» (Lc 4, 20). Jesus levantou-Se para ler na sinagoga de
Nazaré. Foi-Lhe entregue o rolo do profeta lIsaias. Desenrolou-o até encontrar a passagem do
enviado de Deus. Leu em voz alta: «O Espirito do Senhor estd sobre Mim, (..) Me ungiu e
enviou...» (61, 1). E concluiu afirmando a proximidade tdo provocadora daquelas palavras:
«Cumpriu-se hoje esta passagem da Escritura que acabais de ouvir».

Jesus encontra a passagem e |é com a competéncia dos escribas. Poderia perfeitamente ter sido
um escriba ou um doutor da lei, mas quis ser um «evangelizador», um pregador de estrada, o
«Mensageiro de boas novas» para o seu povo, o pregador cujos pés sao formosos, como diz Isaias
(cf. 52, 7). O pregador torna-se vizinho.

Esta é a grande opcdo de Deus: o Senhor escolheu ser Alguém que esta proximo do seu povo.
Trinta anos de vida oculta! Sé depois comecara a pregar. E a pedagogia da encarnacdo, da
inculturagcao; ndo s nas culturas distantes, mas também na prdépria paréquia, na nova cultura dos
jovens...

A proximidade é mais do que o nome duma virtude particular, € uma atitude que envolve toda a
pessoa, o seu modo de estabelecer lagos, de estar contemporaneamente em si mesma e atenta ao
outro. Quando as pessoas afirmam, dum sacerdote, que «estd perto» de néds, habitualmente
fazem ressaltar duas coisas: a primeira é que «estd sempre» (ao contrario do que «nunca esta»;
deste costumam dizer: «Ja sei, padre, que estd muito ocupado!»). E a outra coisa é que sabe ter
uma palavra para cada um. «Fala com todos — dizem as pessoas —, com os grandes, com 0s
pequenos, com os pobres, com aqueles que ndo creem... Padres préximos, que estdo, que falam
com todos..., padres de estrada.

E um que aprendeu bem, de Jesus, a ser pregador de estrada foi Filipe. Narram os Atos dos
Apdstolos que ia de terra em terra, anunciando a Boa-Nova da Palavra, pregando em todas as
cidades e que estas ficavam inundadas de alegria. Filipe era um daqueles que o Espirito podia
«arrebatar» em qualquer momento e fazé-lo sair para evangelizar, deslocando-se dum lugar para
outro, alguém capaz de batizar pessoas de boa fé, como o ministro da rainha da Etidpia, e fazé-lo
ali mesmo, na estrada (cf. At 8, 5-8.26-40).

16



A proximidade, amados irmdos, é a chave do evangelizador, porque é uma atitude-chave no
Evangelho (o Senhor usa-a para descrever o Reino). Ja temos por adquirido que a proximidade é a
chave da misericérdia, pois ndo seria misericérdia sendo fizesse sempre de tudo, como boa
samaritana, para eliminar as distancias. Mas penso que precisamos de assumir melhor o facto de
gue a proximidade é também a chave da verdade; ndo s6 da misericdrdia, mas também a chave da
verdade. Podem-se eliminar as distancias na verdade? Certamente. Com efeito, a verdade nao é
so a definicdo que permite nomear situacdes e coisas mantendo-as a distdncia com conceitos e
raciocinios légicos. Nao é sé isso. A verdade é também fidelidade (emeth), aquela que te permite
designar as pessoas pelo seu prdprio nome, como o Senhor as designa, antes de as classificar ou
definir «a sua situacdo». A propdsito, existe o habito — mau, ndo é? — da «cultura do adjetivo»:
este é assim, este é assado... Ndo! Este é filho de Deus. Depois, tera virtudes ou defeitos; mas
digamos a verdade fiel da pessoa e ndo o adjetivo feito substancia.

Devemos estar atentos para ndo cair na tentacdo de fazer idolos com algumas verdades abstratas.
Sao idolos comodos, ao alcance da mado, que ddao um certo prestigio e poder e sdo dificeis de
reconhecer. Porque a «verdade-idolo» mimetiza-se, usa as palavras evangélicas como um vestido,
mas nao deixa que lhe toquem o coragao. E, pior ainda, afasta as pessoas simples da proximidade
curativa da Palavra e dos Sacramentos de Jesus.

Chegados aqui, voltemo-nos para Maria, Made dos sacerdotes. Podemos invoca-La como «Nossa
Senhora da Proximidade»: «como uma verdadeira mae, caminha connosco, luta connosco e
aproxima-nos incessantemente do amor de Deus» (Exortacdo apostélica Evangelii gaudium, 286),
infunde sem cessar a proximidade do amor de Deus, de tal maneira que ninguém se sinta excluido.
A nossa Mde esta préxima ndo so por partir com «prontiddo» (/bid., 288) para servir, que é uma
forma de proximidade, mas também pela sua maneira de dizer as coisas. Em Cana, a
tempestividade e o tom com que Ela diz aos serventes «fazei o que Ele vos disser» (Jo 2, 5) fardo
com que estas palavras se tornem o modelo materno de toda a linguagem eclesial. Mas, para as
dizer como Ela devemos, além de pedir a graca, saber estar onde «se cozinham» as coisas
importantes, aquelas que contam para cada corac¢do, cada familia, cada cultura. S6 com esta
proximidade — podemos dizer «de cozinha» — serd possivel discernir qual é o vinho que falta e qual
é o de melhor qualidade que o Senhor quer dar.

Sugiro, para meditacdo, trés ambitos de proximidade sacerdotal nos quais estas palavras «fazei o
gue Ele vos disser» devem ressoar — de mil modos diferentes, mas com o mesmo tom materno —
no coracdo das pessoas com quem falamos: o ambito do acompanhamento espiritual, o da
Confissdao e o da pregacao.

A proximidade no didlogo espiritual, podemos meditd-la contemplando o encontro do Senhor com
a Samaritana (cf. Jo 4, 5-41). O Senhor comeca por lhe ensinar a reconhecer como adorar, em
Espirito e em verdade; depois, com delicadeza, ajuda-a a dar um nome ao seu pecado, sem a
ofender; e, por fim, o Senhor deixa-Se contagiar pelo seu espirito missiondrio e vai, com ela,
evangelizar a sua povoacao. Modelo de didlogo espiritual é este do Senhor, que sabe trazer a luz o
pecado da Samaritana sem ensombrar a sua oracdo de adoracdo nem poOr obstdculos a sua
vocagdo missionaria.

A proximidade na ConfissGo, podemos meditad-la contemplando a passagem da mulher adultera
(cf. Jo 8, 3-11). L& se vé claramente como a proximidade é decisiva, porque as verdades de Jesus
sempre aproximam e se dizem (podem-se dizer sempre) face a face. Fixar o outro nos olhos —
como o Senhor, quando Se levanta depois de ter estado de joelhos junto da adultera que queriam
lapidar, e lhe diz «também Eu ndo te condeno» (8, 11) — ndo é ir contra a lei. E pode-se
acrescentar «de agora em diante nao tornes a pecar», ndo com um tom que pertence a esfera
juridica da verdade-definicio (o tom de quem deve determinar quais sdo as condi¢cdes da
Misericordia divina), mas com uma frase dita na area da verdade-fiel que permita ao pecador

17



olhar em frente e ndo para tras. O tom justo deste «ndo tornes a pecar» é o do confessor que o diz
disposto a repeti-lo setenta vezes sete.

Por ultimo, o dmbito da pregagcdo. Meditemos nele pensando nas pessoas que estdo afastadas e
facamo-lo escutando a primeira pregacdo de Pedro, que teve lugar no contexto do Pentecostes
(At 2, 14-36.38-40). Pedro anuncia que a palavra é «para todos os que estdo longe» (2, 39), e
prega de tal maneira que o querigma «os emocionou até ao fundo dos coracdes» e os fez
perguntar: «Que havemos de fazer?» (2, 37). Uma pergunta que, como diziamos, devemos por e
responder sempre em tom mariano, eclesial. A homilia é a pedra de toque «para avaliar a
proximidade e a capacidade de encontro de um Pastor com o seu povo» (Exortacdo apostdlica
Evangelii gaudium, 135). Na homilia, vé-se qudo préoximo temos estado de Deus na oragdo e quao
préximo estamos do nosso povo na sua vida diaria.

A boa noticia concretiza-se quando estas duas proximidades se alimentam e ajudam mutuamente.
Se te sentes longe de Deus, por favor aproxima-te do seu povo, que te curard das ideologias que te
entorpeceram o fervor. As pessoas simples ensinar-te-3o a ver Jesus doutra maneira. Aos seus
olhos, a Pessoa de Jesus é fascinante, o seu bom exemplo dd autoridade moral, os seus
ensinamentos servem para a vida. E se tu te sentes longe das pessoas, aproxima-te do Senhor, da
sua Palavra: no Evangelho, Jesus ensinar-te-a o seu modo de ver as pessoas, quanto vale aos seus
olhos cada um daqueles por quem derramou o seu sangue na cruz. Na proximidade com Deus, a
Palavra far-se-a carne em ti e tornar-te-d4s um padre préximo de toda a carne. Na proximidade
com o povo de Deus, a sua carne dolorosa tornar-se-a palavra no teu coragao e terds de que falar
com Deus, tornar-te-as um padre intercessor.

O sacerdote vizinho, que caminha no meio do seu povo com proximidade e ternura de bom pastor
(e, na sua pastoral, umas vezes vai a frente, outras vezes no meio e outras vezes ainda atras), as
pessoas ndo sé o veem com muito apreco; mas vao mais além: sentem por ele qualquer coisa de
especial, algo que s6é sentem na presenca de Jesus. Por isso, reconhecer a nossa proximidade nao
€ apenas... mais uma coisa. Com efeito nisso se decide se queremos tornar Jesus presente na vida
da humanidade ou se, pelo contrario, O deixamos no plano das ideias, encerrado em belas letras,
guando muito encarnado nalgum bom habito que pouco a pouco se torna rotina.

Amados irmdos sacerdotes, pecamos a Maria, «Nossa Senhora da Proximidade», que nos
aproxime entre nds e, na hora de dizer ao nosso povo «fazei o que Ele vos disser», nos unifique o
tom, para que, na diversidade das nossas opinides, se torne presente a sua proximidade materna,
aquela que com o seu «sim» nos aproximou de Jesus para sempre.

18



HOMILIA DO PAPA FRANCISCO NA MISSA CRISMAL
Vaticano, 18 de abril de 2019

O Evangelho de Lucas, que acabamos de ouvir, faz-nos reviver a emog¢dao do momento em que o
Senhor Se assume a profecia de Isaias, lendo-a solenemente no meio do seu povo. A sinagoga de
Nazaré estava cheia de parentes, vizinhos, conhecidos, amigos... e outros ndo muito amigos. E
todos tinham os olhos fixos n’Ele. A Igreja tem sempre os olhos fixos em Jesus, o Ungido que o
Espirito envia para ungir o povo de Deus.

Com frequéncia, os Evangelhos apresentam-nos esta imagem do Senhor no meio das multiddes,
cercado e comprimido pelas pessoas que Lhe trazem os doentes, pedem-Lhe que expulse os
espiritos malignos, escutam os seus ensinamentos e caminham com Ele. «As minhas ovelhas
escutam a minha voz: Eu conhego-as e elas seguem-Me» (Jo 10, 27).

O Senhor nunca perdeu este contacto direto com o povo, sempre manteve a graca da
proximidade, com o povo no seu conjunto e com cada pessoa no meio daquelas multiddes. Vemo-
lo na sua vida publica, mas o mesmo aconteceu desde o principio: o esplendor do Menino atraiu
docilmente pastores, reis e idosos sonhadores como Simedo e Ana. E foi assim também na Cruz: o
seu Coracdo atrai todos a si (cf. Jo 12, 32): verénicas, cireneus, ladrdes, centurides...

Aqui, o termo «multidées» ndo é depreciativo. Aos ouvidos de alguém, poderia talvez soar como
uma massa andnima, indiferenciada; mas no Evangelho, quando as multiddes interagem com o
Senhor, que Se coloca no meio delas como um pastor no rebanho, vemos que aquelas se
transformam: no espirito do povo, desperta o desejo de seguir Jesus, brota a admiragdo, toma
forma o discernimento.

Gostaria de refletir convosco sobre estas trés gracas que caraterizam o relacionamento entre Jesus
e as multiddes.

A graga do seguimento

Lucas diz que as multiddes «procuravam-n’O» (Lc 4, 42) e «seguiam com Ele» (Lc 14, 25),
«apertavam-n’O» e «empurravam-n’O» (cf. Lc 8, 42-45) «juntando-se grandes multiddes para O
ouvirem» (Lc 5, 15). Este seguimento do povo ndo é calculista, € um seguimento sem condicdes,
cheio de carinho. Contrasta com a mesquinhez dos discipulos, cujo comportamento face ao povo
se revela quase cruel quando sugerem ao Senhor que o mande embora para irem procurar algo de
comer. Creio que o clericalismo comec¢ou aqui: nesta atitude de querer assegurar-se o préprio
alimento e comodidade, desinteressando-se das pessoas. O Senhor cortou pela raiz esta tentagao.
«Dai-lhes vés mesmos de comer» (Mc 6,37), foi a resposta de Jesus: «Ocupai-vos do povo!».

A graca da admiragéo

A segunda gracga, que a multidao recebe ao seguir Jesus, é a de uma admiragao cheia de alegria. O
povo fica admirado com Jesus (cf. Lc 11, 14), com os seus milagres, mas sobretudo com a sua
propria Pessoa. O povo gostava muito de sauda-I'O ao longo da estrada, ser abencoado por Ele e
bendizé-I'O, como aquela mulher que do meio da multiddo bendisse a sua Mae. E o Senhor, por
sua vez, ficava admirado com a fé do povo, regozijava-Se e ndo perdia ocasido de o fazer notar.

A graga do discernimento

A terceira graga, que recebe o povo, é a do discernimento. «As multiddes, que souberam [para
onde fora Jesus], seguiram-n’O» (Lc 9, 11). «A multiddo ficou vivamente impressionada com os
seus ensinamentos, porque Ele ensinava-os como quem possui autoridade» (Mt 7, 28-29; cf. Lc 5,
26). Cristo, a Palavra de Deus feita carne, suscita nas pessoas este carisma do discernimento;

19



certamente, ndo um discernimento de especialistas em assuntos controversos. Quando os fariseus
e os doutores da lei discutiam com Ele, aquilo que o povo reconhecia era a Autoridade de Jesus: a
forca da sua doutrina, capaz de penetrar nos coracdes, e o facto de os espiritos malignos Lhe
obedecerem; e ainda deixar sem palavra aqueles que urdiam didlogos insidiosos. O povo alegrava-
se com isso. Sabia distinguir e regozijava-se.

Aprofundemos um pouco esta visdo evangélica da multiddo. Lucas indica quatro grandes grupos
gue sdo destinatarios preferenciais da un¢do do Senhor: os pobres, os prisioneiros de guerra, os
cegos, os oprimidos. Nomeia-os em geral, mas depois, no decorrer da vida do Senhor, vemos com
alegria que estes ungidos adquirem rosto e nome préprios. Assim como a un¢do com o azeite se
aplica num ponto e a sua acdo benéfica se expande por todo o corpo, também o Senhor,
assumindo a profecia de lIsaias, nomeia vdrias «multidoes» as quais O envia o Espirito,
obedecendo a uma dindmica que poderiamos chamar de «preferéncia inclusiva»: a graca e o
carisma que se dd a uma pessoa ou a um grupo em particular redunda, como toda a acdo do
Espirito, em beneficio de todos.

Os pobres (ptochoi) sdao aqueles que estdo curvados, como os mendigos que se inclinam para
pedir. Mas é pobre (ptoché) também a vilva, que unge com os seus dedos as duas moedinhas que
constituiam tudo o que tinha naquele dia para viver. A un¢do daquela viuva para dar a
esmola passa despercebida aos olhos de todos, exceto aos de Jesus, que vé com bondade a sua
pequenez. Com ela, o Senhor pode cumprir plenamente a sua missao de anunciar o Evangelho aos
pobres. Paradoxalmente, sdo os discipulos que ouvem a boa nova de que existem tais pessoas. Ela,
a mulher generosa, nem se deu conta de «ter aparecido no Evangelho» (ou seja, que o seu gesto
haveria de ser mencionado no Evangelho): o feliz anldncio de que as suas a¢ées «tém peso» no
Reino e contam mais do que todas as riquezas do mundo, ela vive-o dentro de si, como tantos
santos e santas de «ao pé da porta».

Os cegos sao representados por um dos rostos mais simpaticos do Evangelho: Bartimeu (cf. Mc 10,
46-52), o mendigo cego que recuperou a vista e, a partir daguele momento, sé teve olhos para
seguir Jesus pela estrada. A un¢do do olhar! O nosso olhar, ao qual os olhos de Jesus podem
devolver aquele brilho que s6 o amor gratuito pode dar, aquele brilho que nos é roubado
diariamente pelas imagens interessadas ou banais com que nos submerge o mundo.

Para designar os oprimidos (tethrausmenous), Lucas usa um termo que contém a palavra
«trauma». Isto é suficiente para evocar a parabola (talvez a preferida de Lucas) do Bom
Samaritano, que unge com azeite e enfaixa as feridas (traumata: Lc 10, 34) do homem que fora
espancado deixando-o meio morto na beira da estrada. A un¢do da carne ferida de Cristo! Naquela
uncao, estd o remédio para todos os traumas que deixam pessoas, familias e populag¢des inteiras
fora de jogo, como excluidas e supérfluas, a margem da histdria.

Os prisioneiros sdo os cativos de guerra (aichmalotos), aqueles que eram conduzidos a ponta de
lanca (aichmé). Jesus usard o termo para Se referir a prisdo e deportacdo de Jerusalém, sua amada
cidade (Lc 21, 24). Hoje as cidades sdo feitas prisioneiras ndo tanto a ponta de lan¢a, como
sobretudo com os meios mais subtis de colonizacdo ideoldgica. S6 a ungdo da nossa cultura
propria, forjada pelo trabalho e a arte dos nossos antepassados, é que pode libertar as nossas
cidades destas novas escraviddes.

Concretizando para nds, queridos irmdos sacerdotes, ndo devemos esquecer gue 0S NOSSOS
modelos evangélicos sdo este «povo», esta multiddo com estes rostos concretos, que a unc¢do do
Senhor levanta e vivifica. Sao aqueles que completam e tornam real a uncdo do Espirito em nds,
gue fomos ungidos para ungir. Fomos tomados dentre eles e podemos, sem medo, identificar-nos
com esta gente simples. Cada um de nds tem a sua histéria. Um pouco de meméria far-nos-a
muito bem. Eles sdo imagem da nossa alma e imagem da Igreja. Cada um encarna o corag¢do Unico
do nosso povo.

20



Nos, sacerdotes, somos o pobre e queremos ter o coracao da vilva pobre quando damos esmola e
tocamos a mao do mendigo fixando-o nos olhos. Nds, sacerdotes, somos Bartimeu, e levantamo-
nos cada manha para rezar: «Senhor, que eu vejal» (cf. Mc 10, 51). Nds, sacerdotes, somos, nos
varios momentos do nosso pecado, o ferido espancado deixado meio morto pelos ladrdes. E
gueremos ser os primeiros a estar entre as maos compassivas do Bom Samaritano, para depois
podermos com as maos ter compaixao dos outros.

Confesso-vos que, quando crismo e ordeno, gosto de espalhar bem o Crisma na testa e nas maos
de quantos sdo ungidos. Ungindo bem, experimenta-se que ali se renova a nossa prépria uncao.
Uma coisa quero dizer: Nao somos distribuidores de azeite em garrafa. Somos ungidos, para ungir.
Ungimos, distribuindo-nos a nds mesmos, distribuindo a nossa vocacdo e o nosso coracdo.
Enquanto ungimos, somos de novo ungidos pela fé e pela afeicdo do nosso povo. Ungimos,
sujando as nossas maos ao tocar as feridas, os pecados, as amarguras do povo; ungimos
perfumando as nossas mdos ao tocar a sua fé, as suas esperancas, a sua fidelidade e a
generosidade sem reservas da sua doacdo, que muitas pessoas eruditas designam como
supersticao.

Aguele que aprende a ungir e a abencgoar fica curado da mesquinhez, do abuso e da crueldade.
Rezemos, irmaos carissimos, colocando-nos com Jesus no meio do nosso povo, é o lugar melhor. O
Pai renove em nds a efusdo do seu Espirito de santidade e faca com que nos unamos para implorar
a sua misericordia para o povo que nos estd confiado e pelo mundo inteiro. Assim, as multidGes
dos povos, reunidos em Cristo, podem tornar-se o Unico Povo fiel de Deus, que terda a sua
plenitude no Reino (cf. Oragdo Consecratdria dos Presbiteros).

21



